
BAŽNYČIOS ISTORIJA SOTER 2025.95 (123)
ISSN 1392-7450 (Print), ISSN 2335-8785 (Online)
https://doi.org/10.7220/2335-8785.95(123).3

Saulius RUMŠAS OP
Lietuvos kultūros tyrimų institutas, Lietuva
Lithuanian Culture Research Institute, Lithuania 

Copyright © 2025. Saulius RUMŠAS OP. Published by Vytautas Magnus University, Lithuania. This is an open-access 
article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (CC BY 4.0), which permits unrestricted 
use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original author and source are credited.

Krikščioniška elgsena visuotinės krizės metu 
pagal Bazilijaus Cezariečio Homilijas

Christian behavior during a global crisis according to Basil 
of Caesarea’s Homilies

SANTRAUKA. Siekiant apmąstyti krikščionišką elgseną krizės metu, buvo pasirinkta kilus badui ir neprite-
kliui pasakyta Bazilijaus Cezariečio Homilija, kurioje kalbama apie 368–369 m. Kapadokiją ištikusį badmetį. 
Tai vienas iš nedaugelio Bažnyčios Tėvų tekstų, taip detaliai aprašančių socialinę visuomenės ir krikščionių 
bendruomenės padėtį kilus badui. Be to, ji pasakyta krizės metu, tai leidžia kitomis (tiksliau – realiomis) aki-
mis pažvelgti į susidariusią situaciją ir ją įvertinti. Bazilijus stengiasi suderinti iš konkrečios patirties kylančius 
svarstymus ir siūlomus praktinius sprendimus. Šiame straipsnyje siekiama ne tiek istoriškai išanalizuoti seniai 
nutikusį įvykį, kiek, žvelgiant iš šių dienų bei ekstremalios situacijos galimybės perspektyvos, teologiškai per-
mąstyti anuomet nutikusią situaciją ir pabandyti atkreipti dėmesį į šiandienai reikšmingus krizės aptarimo 
ir sprendimo bruožus. Šiam tikslui įgyvendinti pirmiausia aptariami būdai, kaip Bazilijus vertina situaciją. 
Paskui analizuojama, kodėl Bazilijus primygtinai ragina padėti stokojančiajam. Trečiame straipsnio skyriuje 
pristatomi ir aptariami Bazilijaus siūlomi konkretūs žingsniai siekiant jei ne užbaigti negandas, tai bent sušvel-
ninti kenčiančiųjų padėtį.

SUMMARY. For reflection during this crisis of Christian behavior, we have chosen Basil of Caesarea’s Homilia 
dicta tempore famis et siccitatis, which refers to the famine that struck Cappadocia in 368–369. It is one of the 
few texts by the Church Fathers that describes in such detail the social situation of society and the Christian 
community during the famine. Moreover, it was delivered during a crisis, which allows us to look at the si-
tuation that had arisen with different, more realistic eyes and to assess it. In it, Basil attempts to bring together 
considerations arising from concrete experience and proposed practical solutions. This article seeks not so 
much to analyze a long-past event historically as to look at the situation from today’s perspective and the pos-
sibility of an extreme situation, theologically rethink the situation that occurred at that time and try to draw 



Saulius RUMŠAS OP36

attention to the features of crisis discussion and resolution that are relevant today. To achieve this goal, we first 
discuss how Basil assesses the situation. Then we consider why Basil urges us to help those in need. The third 
section of the article presents and discusses the specific steps proposed by Basil to, if not end the calamities, at 
least alleviate the suffering of those affected. 

RAKTAŽODŽIAI: krikščioniška elgsena, krizė, badmetis, Bazilijus Cezarietis, Kapadokija.

KEYWORDS: Christian behavior, crisis, famine, Basil of Caesarea, Cappadocia.

Įvadas

Senolių išmintis byloja – tikrą draugą pažinsi nelaimėje. Žvelgiant į žmonių bendruo-
menes, visais amžiais ištinkamas įvairiausio pobūdžio negandų, galima perfrazuoti šį 
posakį ir pagrįstai sakyti, kad nelaimėje pažinsi tikrą krikščionį. Kiekviena krizė, kad 
ir kokia skausminga ji būtų tiek visuomeniniu, tiek individualiu aspektu, gali tapti 
proga patikrinti ir išgryninti žmogišką ir krikščionišką tapatybę bei elgseną. Ką reiškia 
būti ir, svarbiausia, kaip išlikti krikščioniu, užgriuvus nelaimėms, kurios paveikia visą 
visuomenę apskritai, krikščionišką bendruomenę atskirai ir kiekvieną tos bendruome-
nės narį individualiai?

Siekiant atliepti konferencijos „Budėkite, nes nežinote nei dienos, nei valandos 
(Mt  25,  13): pasirengimas ekstremalioms situacijoms“1 organizatorių lūkesčius, šio 
straipsnio tikslas labai kuklus – pristatyti, paanalizuoti ir teologiškai apsvarstyti vieną 
krizės atvejį, nutikusį 368–369 m. Kapadokijoje (dabartinėje Turkijoje), kurį tiesiogiai 
patyrė ir į jį reagavo Bažnyčios Tėvas šventasis Bazilijus Cezarietis (329–379). Šis isto-
rinis įvykis, paveikęs tuometės krikščionių bendruomenės gyvenimą ir suteikęs išskir-
tinę progą Bazilijui teologiškai argumentuoti krizės priežastis bei sprendimo būdus, 
leidžia dar ir šiandien susimąstyti apie krikščionišką laikyseną ekstremalios situacijos 
metu.

Minima krizė – tai Kapadokijos gyventojus ištikęs badas, kurį išprovokavo dau-
giau nei metus besitęsianti sausra, išdžiovinusi vandens telkinius ir neleidusi pasė-
liams augti bei duoti derlių. Tuo metu dar būdamas Cezarėjos kunigu, o 370 m. įšven-
tintas to paties miesto vyskupu, Bazilijus neliko abejingas badaujantiems žmonėms. 
Savo pamoksluose jis kritikavo visko pertekusiųjų egoizmą ir įspėjo apie dėl sukrautų 
turtų kylantį pavojų artimo meilei. Iš to laiko mus pasiekė penkios Bazilijaus Homili-
jos prieš lobstančius turtuolius, apie skolinimąsi su palūkanomis, apie tai, kad Dievas 
nėra blogio šaltinis, ir dėl šio straipsnio temos ypač įdomi Homilija, pasakyta bado ir 

1	 Nacionalinę mokslinę konferenciją „Budėkite, nes nežinote nei dienos, nei valandos (Mt  25,  13): 
pasirengimas ekstremalioms situacijoms“ surengė Vytauto Didžiojo universiteto Katalikų teologijos 
fakultetas ir Vytauto Didžiojo universiteto Vytauto Kavolio transdisciplininių tyrimų institutas kartu 
su Lietuvos sveikatos mokslų universiteto Sveikatos psichologijos katedra, Lietuvos šaulių sąjunga 
ir Lietuvos sveikatos mokslų universiteto ligonine Kauno klinikomis. Konferencija vyko 2025 metų 
birželio 16–17 dienomis Vytauto Didžiojo universitete Katalikų teologijos fakultete. 



37KRIKŠČIONIŠKA ELGSENA VISUOTINĖS KRIZĖS METU PAGAL BAZILIJAUS CEZARIEČIO HOMILIJAS

nepritekliaus metu2, pagal kurią bus siekiama aptarti krikščioniškos elgsenos krizės 
metu peripetijas.

Homilija, pasakyta bado ir nepritekliaus metu, nors ir dažnai publikuota Bazili-
jaus rinktinių raštų knygose3, iki pat paskutinių XX a. dešimtmečių nebuvo sulaukusi 
išsamesnio tyrimo ir aptarimo. Situacija kiek pasikeitė XX  a.  pab.  – XXI  a.  pr., kai 
keletas tyrėjų, tarp kurių atskirai reikia paminėti Susan R. Holman, naujai pažvelgė į šį 
Bazilijaus tekstą iš istorinės, socialinės ir teologinės perspektyvos4. Apie šią Homiliją, 
pasakytą bado ir nepritekliaus metu teko rašyti ir šio straipsnio autoriui5, tad norint 
toliau plėtoti temą ir gilintis į Bazilijaus Cezariečio tekstą, reikia pirmiausia atsakyti 
į preliminarius klausimus – kuo įdomus Bazilijaus atvejis, ir kur slypi šio straipsnio 
naujumas bei originalumas. Kitaip tariant, kodėl šiandien kalbame apie Bazilijų ir šią 
Homiliją, pasakytą bado ir nepritekliaus metu?

Bazilijaus Cezariečio atvejis ir ypač jo Homilija, pasakyta bado ir nepritekliaus 
metu nagrinėjamai temai įdomūs keletu aspektų. Pirma, Bažnyčios Tėvų raštijoje 
nerasime kitų tekstų, taip detaliai aprašančių socialinę visuomenės ir krikščionių 
bendruomenės padėtį bado metu6. Tad skaitant ir analizuojant šį Bazilijaus tekstą 
galima prisiliesti prie unikalaus patristinės raštijos palikimo. Antra, Homiliją, pasa-
kytą bado ir nepritekliaus metu Bazilijus pasakė kaip tik esant krizei, o tai leidžia kitaip 
pažvelgti į susidariusią situaciją ir ją įvertinti. Trečia, Bazilijus stengiasi suartinti iš 
konkrečios patirties kylančius svarstymus ir siūlomus praktinius sprendimus. Bazilijus 

2	 Bazilijus Cezarietis, Antroji homilija 14-ai psalmei (Homilia secunda in psalmum 14, iš Patrologia 
greaca [toliau  – PG] 29, accurante J.-P. Migne (Parisis, 1857), 264–280); Homilija apie tuos, kurie 
gyvena paskendę turtuose (Homilia in diuites, PG 31, 277–304), Homilija apie turtų kaupimą (Homilia 
in illud: Destruam horrea mea (Lc 12, 18), PG 31, 261–277), Apie tai, kad Dievas nėra blogybių autorius 
(Quod Deus non est auctor malorum, PG 31, 329–353) ir Homilija, pasakyta bado ir nepritekliaus metu 
(Homilia dicta tempore famis et siccitatis, PG 31, 304–328). Bazilijaus Cezariečio Homilijų datavimas 
apskritai lieka gana sudėtingas ir iki galo neišspręstas uždavinys, tačiau dėl minėtų penkių Homilijų 
datavimo tyrėjai šiandien linkę sutarti  – jos pasakytos straipsnyje minimu bado laikotarpiu ir (ar) 
keleriais metais vėliau, vis dar tebepatiriant badmečio pasekmes. Žr. Paul J. Fedwick, „A Chronology 
of the Life and Works of Basil of Caesarea“, Basil of Cesarea christian, humanist, ascetic. A sixteen–
hundredth Anniversary Symposium (Toronto: Pontifical Institute of Medieval Studies, 1981), 9–10.

3	 Pvz., Homélies, Discours et Lettres choisies de S. Basile-le-Grand, traduction par M. l’abbé Auger (Lyon: 
Guyot, 1827), 39–58.

4	 Žr. Susan R. Holman, „The Hungry Body: Famine, Poverty, and Identity in Basil’s Hom. 8“, Journal of 
Early Christian Studies 7 (1999): 337–363; , The hungry are dying. Beggars and bishops in Roman 
Cappadocia (Oxford: Oxford University Press, 2001); Elżbieta Szablewska, „Społeczne aspekty 
działalności dobroczynnej Bazylego podczas klęski głodu w 369 roku“, Vox Patrum 55 (2010): 579–595; 
Marie Lucie Charpin-Ploix, „La réception du livre d’Amos par les Pères. Proposition méthodologique“, 
Vox Patrum 67 (2017): 70–83; Daniel Carner, „Not a Hospital but a Leprosarium. Basil’s Basilias and 
an Early Byzantine Concept of the Deserving Poor“, Dumbarton Oaks Papers 72 (2018): 25–48; Daniel 
Carner, The Rich and the Pure. Philanthropy and the Making of Christian Society in Early Byzantium 
(Oakland: University of California Press, 2021). 

5	 Saulius Rumšas, „Žmogaus ir Dievo atsakomybės gamtos stichijų akivaizdoje pagal Bazilijaus 
Cezariečio Homilia dicta tempore famis et siccitatis“, Logos  105  (2020):  31–41; , „Žmogiškosios 
elgsenos imperatyvai stichinės nelaimės akivaizdoje pagal Bazilijaus Cezariečio Homilia dicta tempore 
famis et siccitatis“, Logos 117 (2023): 14–25.

6	 Žr. Holman, „The Hungry Body“, 338.



Saulius RUMŠAS OP38

ne teoriškai kalba apie galimus variantus, o bando rasti konkrečių būdų, kaip suma-
žinti nelaimės pasekmes. Aptariamoje Homilijoje teorinę situacijos analizę lydi prakti-
niai patarimai ir paraginimai, kurie gali padėti apmąstyti bet kuriuo istorijos tarpsniu 
įvykusias ar galinčias nutikti situacijas.

Šis straipsnis skiriasi nuo ankstesnių autoriaus straipsnių keletu bruožų. Pirma, 
Bazilijaus Cezariečio minimas badmetis čia pristatomas iš visai kitokios perspektyvos. 
Šiame straipsnyje siekiama ne tiek istoriškai išanalizuoti seniai nutikusį įvykį, kiek, 
žvelgiant iš šių dienų perspektyvos bei ekstremalios situacijos galimybės, teologiškai 
permąstyti anuomet nutikusią situaciją ir pabandyti atkreipti dėmesį į, autoriaus nuo-
mone, šiandienai reikšmingus krizės aptarimo ir sprendimo bruožus. Taigi skirtingai 
nuo anksčiau publikuotų autoriaus darbų, šiame straipsnyje kitaip dėliojami akcentai 
ir išryškinami nauji aspektai, kaip antai primygtinis Bazilijaus raginimas pradėti nuo 
savęs ir veikti artimo labui, – tai aiškiai liudija, kad iš tiesų nėra akivaizdu, jog krizės 
metu žmogus savo artimui tikrai suteiks pagalbą.

Straipsnyje ne tiek aptariama seniai įvykusi nelaimė, kiek tuomet ištikusi krizė ana-
lizuojama taip, kaip Bazilijus ją aprašo ir teologiškai reflektuoja. Remiamasi to laiko kon-
tekstu ir tuo, kas žinoma apie pačią krizę, krikščionišką požiūrį į ją ir apie krikščionišką 
elgseną. Šiam tikslui įgyvendinti pirmiausia bus aptariama, kaip Bazilijus vertina situa-
ciją, paskui analizuojama, kodėl Bazilijus primygtinai ragina padėti stokojančiajam, o 
trečiame straipsnio skyriuje pristatomi ir aptariami Bazilijaus siūlomi konkretūs darbai, 
kurie leistų jei ne užbaigti negandas, tai bent sušvelninti kenčiančiųjų padėtį.

1. Situacijos vertinimas

Pirmiausia verta aptarti badmečio aplinkybes. Maždaug nuo 368 metų pavasario iki 
369 metų rudens Kapadokijoje nei lijo, nei snigo. Visa žemė ir pasėliai išdžiūvo, nebuvo 
jokio derliaus, žmonės nebeturėjo, ką valgyti. Visus ištiko bado laikas, kurį vaizdžiai, 
remdamasis tiek istorija, tiek retorika, Bazilijus aprašo savo Homilijoje, pasakytoje 
bado ir nepritekliaus metu. Apie šį badmetį pats Bazilijus užsimena dar dviejuose savo 
laiškuose. 368 m. pabaigoje Samosato vyskupui Euzebijui adresuotame laiške Bazili-
jus pasakoja apie netikėtai sunkią žiemą ir viliasi jį aplankysiąs, „jei badas nepadarys 
kelionės neįmanomos“7. Kitame tam pačiam vyskupui siųstame laiške, parašytame 
369 m., Bazilijus kalba apie dar nepasibaigusį badą, kuris neleidžia jam išvykti iš Ceza-
rėjos, nes reikia rūpintis maisto dalijimu ir parodyti atjautą (gr. sympathès, t. y. ken-
tėjimas kartu, kito kančių patyrimas) palaužtiesiems bei nuskriaustiesiems8. Grigalius 
Nazianzietis mini ne tik badmetį bei jo padarinius Kapadokijos žmonėms, bet kalba 
7	 Bazilijus Cezarietis, Epistula XXVII, iš Basile de Césarée, Lettres, t.  3, éd. Y.  Courtonne (Paris: Les 

Belles Lettres, 1966), 65. Visas šiame straipsnyje cituojamas Bažnyčios Tėvų tekstų ištraukas iš senosios 
graikų kalbos vertė Saulius Rumšas.

8	 , Epistula XXXI, 73. Plačiau žr. Rumšas, „Žmogaus ir Dievo atsakomybės...“, 31–33.



39KRIKŠČIONIŠKA ELGSENA VISUOTINĖS KRIZĖS METU PAGAL BAZILIJAUS CEZARIEČIO HOMILIJAS

ir apie Bazilijaus organizuotą karitatyvinę veiklą, „tikrą virtuvę liaudžiai“9. Šia virtuve, 
anot Bazilijaus brolio Grigaliaus Nisiečio, naudojosi ne tik krikščionys, bet ir žydai10.

Iš tiesų, situacija buvo kiek subtilesnė. Neatsitiko taip, kad visai neliko maisto. 
Maisto ištekliai buvo sutelkti turtingųjų rankose, tiksliau – jų aruoduose. Papildomai 
atsiplukdyti grūdų buvo neįmanoma, nes Kapadokijos kraštas neturi priėjimo prie 
jūros, o atsigabenti maisto iš kitų regionų buvo sudėtinga dėl krašto reljefo11. Dėl šių 
aplinkybių grūdų kainos drastiškai pakilo. Labiausiai kentė žemesnioji ir žemiausioji 
žmonių klasė, kuri neturėjo nei maisto atsargų, nei pinigų jam nusipirkti. Taigi saujelė 
turtingųjų dar labiau lobo, o vargšai dar labiau skurdo. Turtingieji net nebepastebė-
davo vargšų12.

Reikia pažvelgti, kokios priežastys ar veiksniai lėmė, kad Kapadokijos kraštą 
užgriuvo sausra ir jos pasekmė – badmetis. Ištikusias negandas nesudėtinga paaiškinti 
remiantis meteorologija ir žemdirbystės patirtimi. Ilgą laiką nebuvo nei lietaus, nei 
sniego, žemė išdžiūvo, sudygę javai nudžiūvo, o naujai pasėti neišdygo – tai sukėlė 
grandininę reakciją. Ši meteorologinė priežastis leistų objektyviai paaiškinti susidariu-
sią situaciją, tačiau Bazilijus gamtinių bado priežasčių net nenagrinėjo, nes jos neat-
sako į klausimą: kodėl sausra? Bazilijui svarbu atrasti ir parodyti pirminę bei pagrin-
dinę priežastį, kuri nulėmė sausrą, o meteorologinis paaiškinimas parodytų, kad 
ištikusi situacija yra tarsi nesusijusi su žmogumi, nuo jo nepriklausanti. Kuo čia dėtas 
žmogus, ir ką konkretaus jis gali padaryti, ar galėtų pakeisti gamtinius procesus? O gal 
žmogus vien patiria gamtos stichiją ir jos padarinius? Bazilijus neina šiuo keliu, nes tai 
būtų vien išorinių priežasčių ar veiksnių ieškojimas, kuris žmogui nenaudingas, nes 
nekvestionuoja asmeninės jo atsakomybės.

Tikriausiai dėl šios minėtos priežasties Bazilijus Cezarietis pateikia teologinį 
gamtos stichijos ir jos padarinių vertinimą. Šis vertinimas susideda iš kelių etapų. 
Pirmiausia Bazilijus klausia, ar pats Dievas nebus kaltas dėl to, kas nutiko? Jei ištiko 
sausra, vadinasi, Dievas nusisuko: „Dievas sustabdė lietų“13. Vėl linkstama kaltinti 
kitus, šiuo atveju – Kitą. Bazilijus pabrėžia, kad taip manančiųjų netrūksta. Cezarietis 
neatmeta tokios žmonių nuomonės, bet jos neeskaluoja ir ja remiasi, pakreipdamas 
priežasčių ir galimų sprendimo būdų paieškas kita linkme. Situacijos prasmė yra kiek 
kitur ir slypi giliau nei įsivaizduojama. Dievo įsikišimo galimybės Bazilijus neatmeta, 
tačiau suversti kaltę vien Dievui būtų per paprasta ir neatsakinga. Maldaujantis žmonių 
žiūrėjimas į dangų, anot Bazilijaus, yra teisingas, nes Dievas siunčia šią bado rykštę.

Bazilijus aiškindamas žengia toliau. Jei Dievas gali būti laikomas tiesiogine saus-
ros priežastimi, tai tikroji, arba pirminė, priežastis, paskatinusi Dievą šitaip, rodos, 
9	 Grigalius Nazianzietis, Oratio 43, 34–35, 203–205, iš Grégoire de Nazianze, Discours, éd. J. Bernardi 

(Paris: Les Éditions du Cerf, 1992), 42–43.
10	 Grigalius Nisietis, In Basilium fratrem, PG 46, 807.
11	 Žr. Sophie Métivier, La Cappadoce (IVe–VIe siècles). Une histoire provincialede l’Empire romain d’Orient 

(Paris: Publications de la Sorbonne, 2005); Holman, „The Hungry Body...“, 339.
12	 Žr. Szablewska, „Społeczne aspekty działalności dobroczynnej Bazylego...“, 593.
13	 Homilia dicta tempore famis et siccitatis, 2–3.



Saulius RUMŠAS OP40

negailestingai elgtis žmonių atžvilgiu, yra kita. Sausra ir badmetis yra ne Dievo tikslas, 
o labiau išbandymas arba auklėjamoji priemonė, kuria Dievas pasinaudoja, norėda-
mas perspėti žmones, nes jie nutolo nuo Dievo ir jam nebetarnauja14. Tai aiškindamas 
Bazilijus mini pranašą Amosą, kuris kaltino tautą nusisukus nuo Sandoros, todėl jai 
grasino išoriniai priešai15.

Iš tiesų Dievas nėra blogio priežastis16, Jis nenusisuko nuo žmonių, nes Jo geru-
mas yra prigimtinis, bet patys žmonės nusisuko nuo Dievo. Tad pirminės ir pagrindi-
nės gamtos stichijų priežasties Bazilijus ieško žvelgdamas į žmogaus santykį su Dievu. 
Šis santykis, anot Bazilijaus, atšalo dėl žmogaus nuodėmių: „Nuodėmės yra mus sle-
giančių blogybių priežastis“17. Tačiau kas lėmė, kad šis santykis atšalo, apie kokias nuo-
dėmes kalba Bazilijus?

Sunkiausia nuodėme, lėmusia šio santykio atšalimą, Bazilijus laiko žmogaus nusi-
gręžimą nuo Dievo. Dar daugiau – žmogus užėmė Dievo vietą. Žmogaus nusižengi-
mas ar nuodėmė – tai siekis užimti Kūrėjo vietą ir tapti kūrėju be Kūrėjo18. Kituose 
Bazilijaus veikaluose, ypač traktate Apie Šventąją Dvasią, dažnai išreiškiama aiški 
perskyra tarp Kūrėjo ir kūrinio arba kūrinijos. Ši perskyra leidžia Bazilijui mąstyti 
tiek apie Dievą Trejybę, tiek apie pasaulį ir ypač apie žmogų19. Homilijoje, pasakytoje 
bado ir nepritekliaus metu, kaip ir kitose panašiu laiku pasakytose homilijose, Bazilijus 
daro perskyrą tarp savininko ir valdytojo20. Anot Bazilijaus, žemės gėrybes ir turtus 
besisavinantis gobšuolis save laiko gėrybių ir visos žemės savininku, nors iš tiesų jis 
tėra tik tvarkytojas, kuriam pavesta rūpintis kūrinija. Iš čia išplaukia ir teisingo bei 
adekvataus rūpinimosi būtinumas, nes žemė, gamta, jos teikiamos gėrybės yra skir-
tos visiems žmonėms. Gobšuolis, anot Homilijos, pasisavina tai, kas jam nepriklauso. 
Valdytojas užima savininko vietą ir šitaip iškreipia natūralią, arba prigimtinę, gamtos 
tvarką, o „netvarka (gr. ataxia) ir ydos pritraukė šią rykštę“21. Nors Homilijoje, pasaky-
toje bado ir nepritekliaus metu Bazilijus tiesiogiai to neišsako, tačiau, remiantis kitais 

14	 Plačiau apie sausros priežastis žr. Rumšas, „Žmogaus ir Dievo atsakomybės...“, 31–35.
15	 Žr. André Neher, Amos. Contribution à l’étude du prophétisme (Paris: Vrin, 1981); Charpin–Ploix, „La 

réception du livre d’Amos par les Pères...“, 70–83.
16	 Homilia dicta tempore famis et siccitatis galima stebėti, kaip Bazilijus tarsi dar ieško tinkamo atsakymo 

apie sausros priežastis, neatmeta Dievą kaltinančiųjų pozicijos ir bando Dievo nuostatos žmogaus 
atžvilgiu pasikeitimą traktuoti kaip išbandymą ir auklėjimą. Tačiau kitoje badmečiu pasakytoje 
Homilijoje apie tai, kad Dievas nėra blogybių autorius Bazilijus kategoriškai ir argumentuotai atmeta 
bet kokius Dievo kaltinimus dėl ištikusios nelaimės (Quod Deus non est auctor malorum 3, 332C). 
Faktas, kad tuo klausimu reikėjo net atskiros homilijos, rodo, jog kaltinti Dievą dėl to, kas nutinka 
žmogui, buvo plačiai paplitęs paprotys. 

17	 Homilia dicta tempore famis et siccitatis 2 ir 3, 308C ir 309D. Žr. Rumšas, „Žmogaus ir Dievo 
atsakomybės...“, 36–38.

18	 Adomo nuodėmė – valgymas nepaisant Dievo nurodymo, žr. Homilia dicta tempore famis et siccitatis 
7, 326C.

19	 Žr. Bazilijus Cezarietis, De Spiritu Sancto XVI, 37, iš Basile de Césarée, Sur le Saint-Esprit, éd. B. Pruche 
(Paris: Les Éditions du Cerf, 2002), 374–375.

20	 Žr. Homilia dicta tempore famis et siccitatis 2, 309A–B.
21	 Ibid.



41KRIKŠČIONIŠKA ELGSENA VISUOTINĖS KRIZĖS METU PAGAL BAZILIJAUS CEZARIEČIO HOMILIJAS

Bazilijaus veikalais ir nuodėmės samprata, galima drąsiai teigti, kad kapadokiečio mąs-
tyme sausra – tai pasaulio be Dievo, t. y. be tikrojo tvarkytojo, įvaizdis, o jos pasekmės 
paliečia gamtą ir tiesiogiai atsisuka prieš patį žmogų. Iš tiesų tai vienos iš Didžiojo 
meilės įsakymo dalies – mylėti Dievą – sulaužymas, santykio su Dievu nutraukimas. 
Bazilijus primena du Senojo Testamento pavyzdžius, kai dėl vieno žmogaus kaltės 
turėjo kentėti visa tauta – dėl Achano aukos stabams buvo nubausta visa kariuomenė 
(Joz 7, 1–26) ir dėl Zimrio paleistuvystės su midjaniete visas Izraelis susilaukė bausmės 
(Sk 25, 6–17)22. Taigi dėl žmonių prigimties susietumo net vieno žmogaus nuodėmė 
veda ne tik prie asmeninių, bet ir prie globalių bei kosmologinių pasekmių.

Bazilijaus pašnekesys apie nuodėmę neapsiriboja vien kosmologine asmeninės 
žmogaus nuodėmės dimensija. Toliau savo Homilijoje, pasakytoje bado ir nepritekliaus 
metu jis tarsi pereina prie kitos Didžiojo meilės įsakymo dalies – mylėti artimą – sulau-
žymo, nes nuodėmė – ir nusigręžimas nuo artimo23. Bazilijus išsamiai aprašo konkre-
čias šios nuodėmės išraiškos formas – nesidalijimą, gobšumą ir galiausiai meilės stoką. 
Badmečio laikotarpiu šios nuodėmės formos pirmiausia paveikia bendražmogišką 
plotmę, žeidžia, netgi naikina, santykius tarp žmonių ir dėl to tampa Dievo nuostatos 
pasikeitimo priežastimi.

Toks nuodėmės traktavimas leidžia Bazilijui, taip pat ir kiekvienam jo klausytojui 
ar skaitytojui, subjektyviai pažvelgti į susidariusią situaciją. Akcentuodamas teologines 
nelaimės priežastis, Bazilijus kiekvieną žmogų tarsi įtraukia į šio proceso vyksmą. 
Žmogus nebeieško išorinių priešų ar kaltųjų, o pats suvokia esąs atsakingas ir supranta, 
kad nuo jo laikysenos Dievo ir artimo atžvilgiu priklauso ne tik Dievo nuostata, bet ir 
gamtos procesai. Pirmoji, meteorologinė, priežastis neleido subjektyviai suvokti situa-
cijos ir žmogui pasijusti atsakingam už gamtos procesus. Kitaip tariant, situacijoje, kuri, 
atrodo, neturi nieko bendra su konkrečiais žmonėmis, Bazilijus parodo jų atsakomybę, 
arba kaip konkrečių žmonių atsakomybės trūkumas paskatina net stichines nelaimes. 
Žinoma, šiuo atveju tokie svarstymai gali pasirodyti naivūs, tačiau žvelgiant iš ilga-
laikės perspektyvos matyti, kad jie nėra be pagrindo, ypač jei žvelgiame Dievu tikin-
čio žmogaus akimis. Kad ir kaip būtų, tinkamas situacijos įvertinimas ir jos giliausių 
priežasčių paieškos svarbios dar ir dėl to, kad jos sufleruoja galimus sprendimo būdus 
ir parodo, nuo ko reikia pradėti, norint pakeisti susidariusią situaciją.

2. Raginimai keisti(s)

Žvelgdamas į esamą situaciją, Bazilijus Cezarietis analizuoja įvairias priežastis ir 
ragina pradėti keisti(s). Žvelgiant į Bazilijaus išsakytų argumentų visumą, galima 
pagrįstai manyti, kad jei raginama taip primygtinai, vadinasi, net bado metu ar mirties 

22	 Ibid., 2, 316A.
23	 Žr. Rumšas, „Žmogaus ir Dievo atsakomybės...“, 38–39.



Saulius RUMŠAS OP42

akivaizdoje reikalingi pokyčiai nebuvo akivaizdūs, o kai kam susidariusi situacija buvo 
netgi palanki. Netiesiogiai Bazilijus teigia – tikėtis, kad nelaimės metu žmonės puls 
vieni kitiems į pagalbą yra paprasčiausiai naivu.

Pirmiausia reiktų pažvelgti į tai, kokiai žmonių grupei skirti Bazilijaus raginimai 
keisti situaciją. Tuo metu labiausiai nukentėjo vargingiausieji visuomenės sluoksniai, 
tačiau Bazilijaus raginimai skirti ne vien turtingiausiems žmonėms, kaip būtų galima 
manyti, o visiems. Žinoma, galima numanyti, kad Bazilijus kreipiasi į bažnytinę ben-
druomenę, kurią sudaro įvairūs žmonės, ypač neturtingieji. Bet čia nereikia apsigauti – 
Bazilijaus Homilijos, pasakytos bado ir nepritekliaus metu žodžiai yra skirti visiems. 
Bazilijus turčius kaltina gobšumu, nes jie dar labiau lobsta ir krauna sau turtus kitų, 
ypač vargšų, sąskaita24. Kritikuojami ir mažiau pasiturintys ar net vargšai – jie kalti-
nami šykštumu, nesidalijimu su stokojančiais, nes turėdami dešimt kepalų duonos, 
juos saugo rytdienai ir nesidalija su tuo, kuris šiandien neturi nieko. „Dievas mums 
nebeatveria savo rankos, nes mes užveriame saviškes stokojantiems mūsų broliams“25.

Žvelgiant į šią kritiką galima pastebėti, kad Bazilijus aiškiai atsisako skirstyti 
visuomenę į gerus vargšus ir blogus turtuolius. Viena vertus, turtas savaime nepadaro 
žmogaus nei gero, nei blogo. Kita vertus, krizės metu žmonių santykiai ir laikysena 
gali pakisti. Socialinis teisingumas nėra vienakryptis – kai turtingieji duoda vargšams, 
tai – įvairiapusių santykių tinklas, kur nekaupiama kitų sąskaita ir su stokojančiaisiais 
dalijamasi net ir mažiausiais turimais ištekliais.

Galima akcentuoti dar vieną dalyką, kuris aiškiai pasirodo Bazilijaus aprašomos 
krizės metu. Ištikus nelaimei, žvilgsnis natūraliai krypsta į save ir į savo saugumą bei 
savo šeimos aprūpinimą. Tada artimo meilė linkusi tapti tik gražia teorija be jokios 
praktinės išraiškos. Beveik tiesiogiai šioje krizės situacijoje Bazilijus kelia egzisten-
cinį klausimą – ar pasilaikyti atsargas sau pačiam ir atiduoti artimą į mirties glėbį, ar 
pasidalinti su stokojančiu, šitaip rizikuojant savo šeimyną pastūmėti myriop? Bazilijus 
renka ir primena viltį nešančius biblinius pavyzdžius, liudijančius, kad Dievo apvaizda 
globojo žmones net beviltiškiausiose situacijose26: maitinti pranašą Eliją buvo pavesta 
varnams (1  Kar  17,  4–6); Babilono duobėje esančio jaunojo Danieliaus nesudraskė 
liūtai, o jį maitino angelo nuneštas pranašas Habakukas (Dan 14, 30–37); Dievas neap-
leido tautos, kurią Mozę išvedė į dykumą, ir ją maitino27. Vadinasi, Dievas neapleis ir 
su stokojančiuoju besidalijančio žmogaus.

Poreikį keisti situaciją skatina įvairiausi argumentai28. Pirmiausia Bazilijus aprašo 
bado baisumus  – ilgas ir kankinančias mirtis. Badas  – tai pati žiauriausia kančia, 
skatinanti įkeisti ar net parduoti vaikus, maitintis lavonų mėsa ar net žudyti vaikus 

24	 Žr. Homilia dicta tempore famis et siccitatis 4, 313B–C.
25	 Ibid., 2, 309B.
26	 Ibid., 5, 317D–320A.
27	 Ibid., 5, 320A.
28	 Plačiau apie pokytį skatinančius imperatyvus žr. Rumšas, „Žmogiškosios elgsenos imperatyvai...“, 

14–25.



43KRIKŠČIONIŠKA ELGSENA VISUOTINĖS KRIZĖS METU PAGAL BAZILIJAUS CEZARIEČIO HOMILIJAS

maistui29. Galima teigti, kad bado metu pamirštamas žmogaus orumo klausimas. Kitas 
argumentas keisti situaciją – jau minėtas socialinio teisingumo poreikis ir bendruo-
meniškumas. Gamtos gėrybės yra skirtos visiems, o žmonės yra tarpusavyje susiję ir 
vienas nuo kito priklausomi30.

Dar vienas Bazilijaus argumentas, kuriuo raginama keisti situaciją, – tai paskuti-
nio teismo baimė31. Bazilijus labiausiai akcentuoja baimę paskutinio teismo metu būti 
pasmerktam amžinoms kančioms pragare. Kitose Homilijose Bazilijus gana plačiai ir 
detaliai aprašo būsimas pragaro kančias, tačiau čia nereikia ieškoti detalaus eschato-
loginės tikrovės nagrinėjimo. Viena vertus, šiomis laukiančiomis baisybėmis, kurias 
Bazilijus beveik su pasimėgavimu aprašo, siekiama sukrėsti klausytoją ir priversti jį 
susimąstyti apie atsivertimą, atgailą ir situacijos pakeitimą. Bazilijaus aprašoma baimė 
būti amžinai pasmerktam nėra savitikslė. Dar plačiau apie ją Bazilijus kalba Homili-
joje apie 1 psalmę, kurioje pabrėžia, kad baimė – tai pirmas žingsnis tobulumo kelyje, 
tačiau vien ja negalima remtis, reikalingi kiti žingsniai32. Kita vertus, paskutinio teismo 
argumentas kreipia į būsimą teisingumą, kuris yra neišvengiamas. Šiame gyvenime 
padarę klaidingų žingsnių neišvengime teisingumo, jei ne šiame gyvenime, tai amži-
nybėje. Evangelijos pagal Matą 25 skyriumi (Mt 25, 31–46) paremtas Bazilijaus argu-
mentas taip pat kyla iš paties Dievo teisingumo – Dievas yra ne tik visagalis, bet ir 
teisingas teisėjas33.

Bazilijus neapsiriboja vien gąsdinimais ar grasinimais. Homilijoje, pasakytoje 
bado ir nepritekliaus metu, kalbėdamas apie paskutinį teismą, Bazilijus parodo ir kitą 
svarbų ir viltingą momentą – susitikimą su Kristumi34. Paskutinis teismas yra ne vien 
baisybių, bet ir susitikimo su Viešpačiu metas, kuriam žmogus ruošiasi žemėje. Būtent 
šiame kontekste Bazilijus plėtoja dalinimosi teologiją arba patikimos investicijos prin-
cipą  – be atlygio   duoti kitam, ypač vargšui  – tai duoti pačiam Dievui, kuris tikrai 

29	 Žr. Homilia dicta tempore famis et siccitatis 7, 324A. Bazilijus primena Juozapo Flavijaus pasakojimą apie 
tai, kaip maitintasi žmonių lavonais ar net savo vaikais. Juozapas Flavijus kalba apie Tito žiaurumus ir 
aprašo istoriją, kai viena moteris, vardu Marija, pabėgusi į Jeruzalę ir patekusį į romėnų apgultį, nužudo 
savo sūnų ir pusę jo suvalgo. Žr. Josèphe Flavius, La guerre des Juifs, VI, 3–4, éd. P. Savinel (Paris: Les 
Éditions de Minuit, 1977), 490–492. Juozapo Flavijaus paminėjimas labiau pasitarnauja kaip retorinė 
priemonė. Nepavyko rasti istorinių duomenų apie analogišką situaciją Bazilijaus aprašomu laiku. Nei 
Grigalius Nazianzietis, nei Grigalius Nisietis, rašantys apie panašias situacijas, tokių pasekmių nemini. 
Žr. Stanislas Giet, Les idées et l’action sociales de saint Basile le Grand (Paris: Gabalda, 1941), 75–79 ir 
Benoît Gain, L’Église de Cappadoce au IVe siècle d’après la correspondance de Basile de Césarée (330–
379) (Roma: Pontificium Institutum Orientale, 1985), 32. Benoît Gain, „A propos de la pauvreté et 
la richesse, matérielles et spirituelles. Travailler pour secourir l’indigent: la finalité du travail selon 
saint Basile“, iš P.-G. Delage (éd.), Les Pères de l’Église et la voix des pauvres. Actes de 11e colloque de La 
Rochelle les 2,3 et 4 septembre 2005 (La Rochelle: Association Histoire et Culture, 2006), 185–202.

30	 Žr. Homilia dicta tempore famis et siccitatis 2, 309A–B.
31	 Ibid., 1–2, 305B–3011C.
32	 Bazilijus Cezarietis, Homilia in psalmum 1, PG 29, 209A–250D.
33	 Žr. Homilia dicta tempore famis et siccitatis 8, 325C.
34	 Ibid., 8, 325C–D.



Saulius RUMŠAS OP44

atlygins35. Paskutinio teismo metu bus pateikta apyskaita ir jokia investicija nepražus, 
bet neš amžiną pelną. 

Visi Bazilijaus išsakyti argumentai yra asmeniškai skirti kiekvienam žmogui, jais 
kviečiama būti atsakingam, nekaltinti kitų, ir kiek galint pačiam prisidėti prie situaci-
jos gerinimo. Savo raginimais keisti situaciją Bazilijus tarsi kovoja dviem frontais. Jis 
primygtinai ragina šalinti bado sukeltus padarinius, bet taip pat kviečia atkurti tvar-
kingus ir meile paremtus santykius su artimu ir su Dievu – tai esminis būdas pašalinti 
pagrindinę nelaimės priežastį. Todėl, kaip minėta, Bazilijui buvo svarbu tinkamai įvar-
dinti pagrindinę užklupusios sausros priežastį, tiesiogiai žadinančią kiekvieno žmo-
gaus asmeninę atsakomybę ir individualią bei bendruomeninę veiklą kilus krizei.

Taigi, atrodytų akivaizdu, kad krizės ar nelaimės metu privalu padėti kitam, 
tačiau Bazilijaus aprašyta situacija puikiai parodo, jog dažniausiai taip manoma tada, 
kol krizė dar neprasidėjo. Bazilijaus Homilija, pasakyta bado ir nepritekliaus metu aiš-
kiai parodo, kad tada, kai žmonės susiduria su negandomis ar nelaimėmis, taikos ir 
ramybės metu buvę akivaizdūs dalykai visiškai pasikeičia ir reikia naujų sprendimų. 
Todėl Homilijoje, pasakytoje bado ir nepritekliaus metu juntamas toks primygtinis ir 
argumentuotas raginimas keisti(s), siekiantis išjudinti žmones, kad jie ko nors aktyviai 
imtųsi ir nepultų į neviltį. 

3. Konkretūs žingsniai

Bazilijus kiekvienam žmogui siūlo pradėti nuo keleto konkrečių žingsnių. Įvardydamas 
sausros ir badmečio priežastis bei ragindamas keisti(s) jis akcentavo kiekvieno žmo-
gaus asmeninę atsakomybę. Vadinasi, nuo kiekvieno žmogaus asmeninio indėlio, kad 
ir paties mažiausio, priklauso situacijos pasikeitimas. Tad siūlydamas žengti šiuos 
žingsnius Bazilijus kreipiasi ne į turtinguosius ar kokius nors kitus išorinius veikėjus, 
bet asmeniškai ragina kiekvieną žmogų pradėti nuo savęs.

Didžiausią dėmesį ir daugiausia paraginimų Bazilijus skiria vidinių nuostatų 
kaitai36. Būtent vidinėse nuostatose slypi bet koks situacijos sprendimas ir pasikeitimo 
galimybė. Vidinės nuostatos apima visą žmogų ir visą jo gyvenimą. Skaitant Homiliją, 
pasakytą bado ir nepritekliaus metu, galima nesunkiai suprasti, kad Bazilijus pirmiau-
sia kalba apie išankstines žmogaus nuostatas Dievo, artimo ir savęs paties atžvilgiu. 
Būtent jos reiškiasi suvokiant Dievo vaidmenį krizės metu, pvz., per atsainią liturginę 
maldą, nuvertinant artimą, nesidalijant su juo kad ir kukliais maisto likučiais, iškeliant 
savo poreikius aukščiau Dievo ir artimo. Dar prieš pasiūlydamas konkrečius žingsnius, 
Bazilijus ne kartą įspėja nepulti į neviltį ir ragina išsaugoti tikėjimą Dievo gerumu37. 

35	 Ibid., 7, 324A–B.
36	 Ibid., 1, 305A.
37	 Ibid., 5, 317A.



45KRIKŠČIONIŠKA ELGSENA VISUOTINĖS KRIZĖS METU PAGAL BAZILIJAUS CEZARIEČIO HOMILIJAS

Šie dalykai Bazilijui labai svarbūs todėl, kad puolus į liūdesį pasipila nuodėmės, nes 
liūdesys skatina nusidėti. Neviltis veda prie nedėkingumo, o nedėkingumas – į pikt-
žodžiavimą prieš Dievą, todėl svarbu neprarasti vilties ir tikėjimo Dievo gerumu. Tad 
pirmas dalykas, į kurį Bazilijus  atkreipia dėmesį – poreikis stabilizuoti žmogaus vidinę 
nuostatą, neleisti žmogui grimzti į neviltį ir netikėjimą.

Tada seka pirmas konkretus žingsnis – atsivertimas ir atgaila. Kaip dėl žmonių 
prigimties susietumo vieno žmogaus nusižengimas visus įtraukė į nuodėmę, taip ir 
atgaila turi ne vien asmeninių, bet ir visuotinių pasekmių. Kreipdamasis į įvairių 
nuodėmių pridariusius žmones, Bazilijus jiems siūlo konkrečias priemones atsiversti ir 
atlikti atgailą: „Ateikite į bažnyčią, parpulkite kniūbsti, verkite, dejuokite, vaitokite“38. 
Šios priemones neskatina teatrališko bažnyčios lankymo, o ragina nuoširdžiai grįžti 
pas Dievą, pripažinti Jį kaip vadovą ir tvarkytoją, atgailauti dėl savo nuodėmių ir 
melsti Jo pagalbos. Bene geriausią atgailos pavyzdį, kurį cituoja Bazilijus, rodo Nine-
vės gyventojai, kurie, išgirdę Jonos pranašystę apie miesto sunaikinimą, atsivertė ir 
atgailavo (Jon 3, 3–10)39. Net gyvūnams nineviečiai nedavė nei maisto, nei vandens. 
Anot Bazilijaus, į atgailą buvo įtraukti net tie, kurie pagal religines nuostatas nepriva-
lėjo atgailauti. Šitaip Bazilijus panaudoja Jonos knygą atgailos visuotinumui pabrėžti, 
nes „Dievas buvo supykęs ant visų žmonių“40. Atsivertimo ir atgailos rezultatas aki-
vaizdus: matydamas nineviečių pasikeitimą, Dievas pakeitė savo sprendimą, nebe-
baudė žmonių ir nebegriovė Ninevės miesto. Netiesiogiai Bazilijus teigia, kad niekas 
nėra nulemta iš anksto, net Dievo sprendimai gali priklausyti nuo žmonių elgesio, atsi-
vertimo ir vidinės nuostatos bei gyvenimo pakeitimo. Giliausias atgailos tikslas ir yra 
santykio su Dievu atkūrimas.

Kitas konkretus Bazilijaus siūlomas žingsnis – malda. Bazilijus paaiškina, kodėl 
Dievas jos neišklauso41. Ypač kliūva pataikautojams ir tiems, kurie atėję į maldą 
užsiima kitais reikalais. Vieni, atėję melstis, Dievui pasakoja vien savo geradarybes, 
nors iš tiesų jų žodžiai ir darbai yra nuodėmingi. „Jie šlovina labdarą, bet nepadeda 
vargstantiesiems“42. O apie kitais reikalais bažnyčioje užsiimančius žmones Bazilijus 
sako: „Be to, kaip mes meldžiamės? Vyrai, išskyrus keletą, visą laiką praleidžia užsiim-
dami verslu; moterys padeda savo vyrams ir užsiima tik pinigų rinkimu. Maldos metu 
būnu beveik vienas; tie keli tikintieji, kurie mane lydi, rodo visus išorinius nuobodulio 
ženklus; jie nekantriai laukia paskutinės psalmių eilutės ir išlekia iš bažnyčios su tokiu 
pat džiaugsmu, tarsi išeitų iš kalėjimo.“43 Bazilijus garsėjo ypatingu susikaupimu litur-
gijos metu. Šioje Homilijoje, pasakytoje bado ir nepritekliaus metu jis kaip tik pabrė-
žia, kad santykyje su Dievu žmogus turi būti integralus, o maldą turi sekti konkretūs 

38	 Ibid., 2, 308A.
39	 Ibid., 3, 311A–C.
40	 Ibid., 3, 313A.
41	 Ibid., 2, 309B–C.
42	 Ibid., 2, 309C.
43	 Ibid., 2, 309C–D.



Saulius RUMŠAS OP46

veiksmai. Be to, akcentuodamas maldos svarbą nelaimės metu, Bazilijus primena Elijo 
pavyzdį (2 Sam 18, 45): tik maldos ir pasninko dėka jis išprašo iš Dievo kokios nors 
malonės44.

Bazilijus siūlo ne vien atstatyti socialinę pusiausvyrą, bet ir eiti krikščioniškos 
gyvensenos keliu, įsipareigoti įgyvendinti Didįjį meilės įstatymą ir pagal jį gyventi. 
Bazilijus stengiasi pirmiausia padėti žmogui atkurti deramą santykį su Dievu, Jį 
pripažinti Viešpačiu ir Valdovu. Šis santykio su Dievu atkūrimas atnaujina santykį ir 
su artimu, todėl didžiausia dėmesį Bazilijus skiria ne kokiai nors išorinei veiklai, o 
žmogaus vidinių nuostatų kaitai, požiūrio į ištikusią nelaimę, į save patį, į artimą ir į 
Dievą pakeitimui. Tik tada seka raginimas atlikti konkrečias socialines veiklas.

Labai svarbus konkrečių priemonių pristatymo eiliškumas. Pats Bazilijus nepa-
aiškina tokios eiliškumo sekos, tačiau nesunku nuspėti giliąsias Cezariečio užma-
čias. Viena vertus, Bazilijus akcentuoja kiekvieno žmogaus asmeninę atsakomybę – 
nereikia iš kitų reikalauti ką nors daryti, svarbiausia pradėti nuo savęs, kad ir nuo 
mažiausio veiksmo. Kita vertus, Bazilijus socialinei veiklai suteikia solidų pagrindą. 
Dar tiksliau, socialinę veiklą jis įprasmina. Ši veikla turi kilti iš artimo ir Dievo meilės 
ir būti paremta Didžiuoju įsakymu – ką padarėte mažiausiajam, padarėte Dievui (Mt 
25, 40). Tačiau norint pasiekti tokį socialinės veiklos supratimą reikalingas atsiverti-
mas, atgaila ir malda.

Toliau galima kalbėti apie konkrečią socialinę veiklą, kuriai Bazilijus šioje Homi-
lijoje, pasakytoje bado ir nepritekliaus metu neskiria daug dėmesio. Konkrečios sociali-
nės ir karitatyvinės veiklos Bazilijui netrūko45. Apie tai plačiai kalba Grigalius Nazian-
zietis, pasakodamas, kaip Bazilijus įkūrė prieglaudą, vėliau gavusią Baziliados vardą. 
Joje buvo rūpinamasi vargšais, našlaičiais, našlėmis ir keliautojais46. Vis dėlto Homili-
joje, pasakytoje bado ir nepritekliaus metu Bazilijus pabrėžia, kad nereikia lobti vargšų 
sąskaita, reikia skolinti be palūkanų ir dalintis su stokojančiaisiais. Jo žodžiais tariant, 
reikia „sutraukyti neteisingus įsipareigojimus tam, kad ištrintum savo nuodėmę“ ir 
„panaikinti lupikavimą“, t. y. palūkanas47. Anot Bazilijaus, žemė tapo nederlinga dėl 
palūkanų, nes žmogus apvertė tvarką – tai, kas nevaisinga, t. y. auksą, nori padaryti 
vaisingu48. Panašūs teiginiai, kurie gali pasirodyti retoriniai, rodo, kad buvo apversta 
natūrali tvarka ir dėl kilo įvairių pavojų. 

44	 Ibid., 4, 316A.
45	 Plačiau apie socialinius labdaringos Bazilijaus veiklos aspektus žr. Holman, The hungry are dying..., 

64–97 ir Szablewska, „Społeczne aspekty działalności dobroczynnej Bazylego...“, 579–595.
46	 Grigalius Nazianzietis, Oratio 43, 35. Žr. Szablewska, „Społeczne aspekty działalności dobroczynnej 

Bazylego...“, 582. Plačiau apie Bazilijaus įkurtos institucijos pobūdį ir veiklą žr. Carner, „Not a Hospital 
but a Leprosarium...“, 25–48. 

47	 Homilia dicta tempore famis et siccitatis 4, 313C. Bazilijus aštriai kritikavo finansines aferas, ypač vargšų 
sąskaita. Tai gana įprastas ir dažnai Bažnyčios Tėvų pabrėžiamas požiūris. Žr. Valentina Toneatto, 
Les banquiers du Seigneur. Évêques et moines face à la richesse (IVe–début IXe siècle) (Rennes: Presses 
universitaires de Rennes, 2012); Jean–Marie Salamito, Travailleuses, travailleurs! Les Pères de l’Église et 
l’économie (Paris: Salvator, 2023), 74–75. 

48	 Homilia dicta tempore famis et siccitatis 4, 313D.



47KRIKŠČIONIŠKA ELGSENA VISUOTINĖS KRIZĖS METU PAGAL BAZILIJAUS CEZARIEČIO HOMILIJAS

Toliau Bazilijus pateikia paaiškinimą,  iš kur kyla prievolė dalintis – juk turtai 
atsiranda ne iš žmogaus, bet yra dosnaus Dievo dovana. Dievas duoda gausiai, tačiau 
kai kurie žmonės šį gėrį pasisavina ir pardavinėja neišpasakytai brangiai. Kiek Dievas 
yra dosnus, tiek žmogus – šykštus ir nenorintis dalintis. Čia ir yra tikroji problema, 
kurią siekia išspręsti Bazilijus. Jis taip pat mini ir Dievo meilės žmogui, t. y. filantro-
pijos, klausimą49 ir jį tarsi apverčia. Iš dieviškos filantropijos Bazilijus kildina žmogiš-
kos filantropijos būtinybę50: juk Dievas neabejingas žmogui ir jį myli, tad Jis ir žmogų 
kviečia nelikti abejingą ir dalintis artimo meile51.

Išvados

Kiekviena ištikusi krizė vis iš naujo kelia klausimą, kokia bus žmogaus laikysena Dievo 
ir artimo atžvilgiu. Tą puikiai atskleidžia Bazilijaus Cezariečio Homilija, pasakyta bado 
ir nepritekliaus metu, kurioje aprašomi 368–369 metų sausros Kapadokijoje sukelti 
padariniai – badas ir su juo susiję socialiniai santykiai.

Bazilijus parodė, kad ištikus nelaimei, negandai ar krizei labai svarbu pažvelgti 
į priežastis, lėmusias tokią situaciją – tam aptarti skirtas pirmasis straipsnio skyrius. 
Giliausių priežasčių paieškos leidžia pačiam žmogui suprasti savo indėlį ir atsakomybę 
dėl nelaimių atsiradimo. Teologinė argumentacija Bazilijui leido parodyti, kaip ir kiek 
kiekvieno atskiro žmogaus žodžiai, veiksmai ir laikysena gali prisidėti prie krizės atsi-
radimo ir jos sustiprinimo. 

Antrajame straipsnio skyriuje siekta parodyti, kad iš tiesų neaišku, kaip žmonės 
elgsis ištikus nelaimei. Kiekvienas žmogus krizės metu žiūri savų interesų. Bazilijus 
Cezarietis šioje Homilijoje, pasakytoje bado ir nepritekliaus metu puikiai perteikė to 
laiko žmonių nuostatas: jie buvo linkę pirmiausia pasirūpinti savimi, o ne mirštančiu 
artimu. Artimo ir Dievo meilė tada atrodo nebesvarbi, todėl Bazilijus, parodydamas 
bado pasekmes, grasindamas amžinomis pragaro liepsnomis ar išsakydamas viltį susi-
tikti su Kristumi, argumentuotai ragino žmones imtis veikti. 

Kalbėdamas apie konkrečius keitimosi žingsnius, kurie glaustai pristatyti trečiame 
straipsnio skyriuje, Bazilijus aiškiai nurodė, kokių veiksmų reikia imtis. Jis ragino pir-
miausia pradėti nuo savęs, keisti savo asmeninį požiūrį, pabrėžė, kaip svarbu saugo-
tis nepulti į neviltį ir neprarasti tikėjimo Dievo gerumu. Bazilijus siūlo pagrindines 

49	 Žr. Szablewska, „Społeczne aspekty działalności dobroczynnej Bazylego...“, 587.
50	 Plačiau apie filantropijos sampratą ir jos praktiką krikščioniškoje Kapadokijoje Grigaliaus Nazianziečio 

ir Bazilijaus Cezariečio laikais žr. Carner, The Rich and the Pure..., 51–59.
51	 E. Szablewska kaip filantropijos praktikavimo priežastį pamini „galimybę ištrinti gimtąją nuodėmę“. 

Szablewska, „Społeczne aspekty działalności dobroczynnej Bazylego...“, 587. Nors teiginys įdomus, 
tačiau sunku visiškai su juo sutikti, nes nors Bazilijus kalba apie Adomo nuodėmę, tačiau nemini 
gimtosios nuodėmės, apie kurią vėliau rašė šv. Augustinas. Kiekvieno žmogaus dalyvavimas Adome, 
apie kurį kalba apaštalas Paulius (Rom 5, 12. 14; Rom 5, 18–19; 1 Kor 15, 22), šioje Homilijoje nėra 
aiškiai išreikštas.



Saulius RUMŠAS OP48

priemones, galinčias padėti atstatyti tinkamą santykį su Dievu ir su artimu: atsiversti, 
atgailauti ir melstis. Tada Didžiojo meilės įstatymo įgyvendinimas tampa įmanomas 
ir prasmingas.

LITERATŪRA IR ŠALTINIAI

1.	 Basile de Césarée. Homélies sur l’Hexaemeron. Éd. S. Giet. Paris: Les Éditions du Cerf, 1968.
2.	 . Les règles monastiques. Éd. L. Lèbe. Maredsous: Éditions de Maredsous, 1969.
3.	 . Lettres. T. 1–3. Éd. Y. Courtonne. Paris: Les Belles Lettres, 1957, 1961, 1966.
4.	 . Sur le Saint-Esprit. Éd. B. Pruche. Paris: Les Éditions du Cerf, 2002.
5.	 Basilius Caesariensis. „Homilia dicta tempore famis et siccitatis“. Iš Patrologiae cursus completus, 

Series graeca 31. Accurante J.-P. Migne, 304–328. Parisis, 1857.
6.	 . Homilia in diuites. Iš Patrologiae cursus completus, Series graeca 31. Accurante J.-P. Migne, 

277–304. Parisis, 1857.
7.	 . Homilia in illud: Destruam horrea mea (Lc 12, 18). Iš Patrologiae cursus completus, Series 

graeca 31. Accurante J.-P. Migne, 261–278. Parisis, 1857. 
8.	 . Homilia secunda in psalmum 14. Iš Patrologiae cursus completus, Series graeca 29. Accurante 

J.-P. Migne, 264–280. Parisis, 1857.
9.	 . Homilia super Ps 1. Iš Patrologiae cursus completus, Series graeca 29. Accurante J.-P. Migne, 

209–228. Parisis, 1857.
10.	. Quod Deus non est auctor malorum. Iš Patrologiae cursus completus, Series graeca 31. Ac-

curante J.-P. Migne, 329–353. Parisis, 1857.
11.	 Biblia Patristica: index des citations et allusions bibliques dans la littérature patristique, vol. 5: Basile 

de Césarée, Grégoire de Nazianze, Grégoire de Nysse, Amphiloque d’Iconium. Paris: CNRS, 1991.
12.	 Carner, Daniel. „Not a Hospital but a Leprosarium. Basil’s Basilias and an Early Byzantine Con-

cept of the Deserving Poor“. Dumbarton Oaks Papers 72 (2018): 25–48. 
13.	. The Rich and the Pure. Philanthropy and the Making of Christian Society in Early Byzantium. 

Oakland: University of California Press, 2021. 
14.	 Charpin-Ploix, Marie Lucie. „La réception du livre d’Amos par les Pères. Proposition méthodo-

logique“. Vox Patrum 67 (2017): 70–83.
15.	 Courtonne, Yves. Saint Basile. Homélies sur la richesse. Paris: Firmin-Didot et Cie, 1935.
16.	 Fedwick, Paul J. „A Chronology of the Life and Works of Basil of Caesarea“. Iš Basil of Cesarea 

christian, humanist, ascetic. A sixteen-hundredth Anniversary Symposium, 3–19. Toronto: Pon-
tifical Institute of Medieval Studies, 1981.

17.	 Flavius Josèphe. La guerre des Juifs. Éd. P. Savinel. Paris: Les Éditions de Minuit, 1977.
18.	 Gain, Benoît. „A propos de la pauvreté et la richesse, matérielles et spirituelles. Travailler pour 

secourir l’indigent: la finalité du travail selon saint Basile“. Iš P.-G. Delage (éd.). Les Pères de 
l’Église et la voix des pauvres. Actes de 11e colloque de La Rochelle les 2,3 et 4 septembre 2005, 
185–202. La Rochelle: Association Histoire et Culture, 2006.

19.	 Gain, Benoît. L’Église de Cappadoce au IVe siècle d’après la correspondance de Basile de Césarée 
(330–379). Roma: Pontificium Institutum Orientale, 1985.

20.	 Giet, Stanislas. Les idées et l’action sociales de saint Basile le Grand. Paris: Gabalda, 1941.
21.	 Grégoire de Nazianze. Discours 42–43. Éd. J. Bernardi. Paris: Les Éditions du 

Cerf, 1992.
22.	 Gregorius Nyssenus. In Basilium fratrem. Iš Patrologiae cursus completus, Series 

graeca 46. Accurante J.-P. Migne, 788–817. Parisis, 1859. 



49KRIKŠČIONIŠKA ELGSENA VISUOTINĖS KRIZĖS METU PAGAL BAZILIJAUS CEZARIEČIO HOMILIJAS

23.	 Holman, Susan R. „The Hungry Body: Famine, Poverty, and Identity in Basil’s 
Hom. 8“. Journal of Early Christian Studies 7 (1999): 337–363.

24.	. The hungry are dying. Beggars and bishops in Roman Cappadocia. Oxford: Oxford Univer-
sity Press, 2001.

25.	 Métivier, Sophie. La Cappadoce (IVe–VIe siècles). Une histoire provincialede l’Empire romain 
d’Orient. Paris: Publications de la Sorbonne, 2005.

26.	 Neher, André. Amos. Contribution à l’étude du prophétisme. Paris: Vrin, 1981.
27.	 Rumšas, Saulius. „Žmogaus ir Dievo atsakomybės gamtos stichijų akivaizdoje pagal Bazilijaus 

Cezariečio Homilia dicta tempore famis et siccitatis“. Logos 105 (2020): 31–41.
28.	. „Žmogiškosios elgsenos imperatyvai stichinės nelaimės akivaizdoje pagal Bazilijaus Cezariečio 

Homilia dicta tempore famis et siccitatis“. Logos 117 (2023): 14–25.
29.	 Salamito, Jean–Marie. Travailleuses, travailleurs! Les Pères de l’Église et l’économie. Paris: Sal-

vator, 2023.
30.	 Toneatto, Valentina. Les banquiers du Seigneur. Évêques et moines face à la richesse (IVe–début 

IXe siècle). Rennes: Presses universitaires de Rennes, 2012.

Gauta: 2025 12 05
Parengta: 2025 12 08

Saulius RUMŠAS – dominikonas, katalikų teologijos humanitarinių mokslų (teologijos) daktaras, ortodoksų 
teologijos licenciatas, Lietuvos kultūros tyrimų instituto Antikos ir Viduramžių tyrimų skyriaus vyresnysis 
mokslo darbuotojas. Mokslinių interesų sritys: patristika, dogminė teologija (trinitologija, kristologija), 
krikščioniškoji antropologija. El. paštas s.rumsas@gmail.com.

Saulius RUMŠAS is a Dominican, a Doctor of Catholic Theology, a Licentiate in Orthodox Theology, a Senior 
Researcher at the Department of Ancient and Medieval Studies at the Lithuanian Culture Research Institute. 
Research interests: patristic, dogmatic theology (Trinity, Christology), Christian anthropology. E-mail 
s.rumsas@gmail.com.


	Bažnyčios istorija / History of Church 
	Saulius RUMŠAS OP 
	KRIKŠČIONIŠKA ELGSENA VISUOTINĖS KRIZĖS METU PAGAL BAZILIJAUS CEZARIEČIO HOMILIJAS
	Christian Behavior During a Global Crisis According to Basil of Caesarea’s Homilies



